
1 

Culto Messiânico n173 

 9:00hs – Início da Escola Sabática 

 9:20hs – Louvor Musical. 
 9:35hs – Informações gerais [judaísmo] 

 9:40hs – Culto a YAOHUH UL’HIM e ao Seu Filho, Yaohu’shua! 
Introito (Canto Congregacional) e entrada da plataforma – Letzion.mp3 

Doxologia (Oração de Invocação em silêncio, seguida de canto congregacional). 

Shua’oleym a todos. Tenham um excelente shabbos na presença dEles; vamos 

cantar Venha a nós o Teu reino! Masc. Novas. Oração do Rosh a YAOHUH! 

 

Sermão 173 – Aprenda a clamar e não a reclamar! 

Jr 33:3 diz: Clama a mim, e responder-te-ei, e anunciar-te-ei coisas grandes e 
ocultas, que não conheces. ‘Clamar e não reclamar’... Veremos então o chamado 

de Jr 33 e o problema contemporâneo da reclamação. Yarmi'yah/Jeremias recebe 
esta palavra quando está aprisionado (Jr 33:1). Não é um conselho para tempos 

de bonança, mas um convite divino em meio ao colapso nacional. Yashua’oleym 
está sob cerco, o pecado do povo chegou ao limite, e a destruição é inevitável — 

porém UL convida Seu servo a clamar, não a reclamar! 

A distinção entre ‘clamar’ e ‘reclamar’ em relação a Jr 33:3 é crucial para a com-

preensão teológica do versículo, que convida a uma oração de busca e dependên-

cia de UL’HIM, contrastando fortemente com a atitude de queixa ou murmuração.  

Atitude esta vista nestas festas do paganismo pelas quais estamos passando, 

onde todos não estão reclamando, mas fazendo promessas e mais promessas de 
que agora vão mudar de vida. Que agora sim vão fazer academias, regimes e até 

mesmo voltar-se para ‘jesus’! Estas promessas refletem suas livres escolhas e 
agora, diante das consequências ruins destas escolhas... desejam voltar atrás, 

mas procurar a Verdade, jamais; muitos deles chegam a ser até mesmo agressi-
vos quando queremos lhes mostrar Yaohu’shua... Então, estas promessas, por 

assim dizer, não passam de murmurações; são reclamações contra o Criador... 

estes jamais irão admitir: Errei! Eu pequei! Daí... Jr 33. 

No Antigo Testamento (VT), no contexto original, a palavra hebraica é qara, que 
significa ‘chamar’, ‘invocar’, ‘proclamar’ ou ‘gritar por ajuda’! Esta raiz, esta pala-

vra, no VT denota um chamado urgente e sincero a UL’HIM, expressando total 
dependência, fé e a busca por socorro ou orientação divina, especialmente em 

momentos de angústia ou tribulação. É um ato de humildade e confiança na ca-
pacidade de UL’HIM em responder e intervir (como em ‘Invoca-me, e te respon-

derei’ nas ‘almeidas’). No entanto... 

A Bíblia condena consistentemente a atitude de ‘reclamar’ ou murmurar (como o 
povo de Yaoshor’ul fez no deserto), que reflete falta de fé, ingratidão e foco nas 

dificuldades em vez de na soberania de UL’HIM. O ‘reclamar’ é o oposto do ‘cla-
mar’; é uma queixa estéril que não busca a vontade de UL’HIM, mas apenas a 

mudança das circunstâncias para satisfação própria.  

No Novo Testamento (NT), o conceito de ‘clamar’ continua a ser uma expressão 

de oração fervorosa e busca por UL’HIM. A ideia de ‘clamar’ é traduzida por ter-
mos gregos que mantêm o sentido de invocar a UL’HIM com intensidade (boao, 

krazo, kaleo). O NT incentiva os crentes a orar incessantemente e a apresentar 
suas petições a UL’HIM com fé, ‘clamando’ a Ele em nome de Yaohu’shua (Rm 



2 

8:15, Gl 4:6 com o ‘Aba, Pai’). Esse clamor é visto como parte de um relaciona-
mento pessoal e profundo com UL’HIM, onde Ele revela Sua graça e propósito, 

que é a maior das ‘coisas grandes e ocultas’ de Jr 33 – a salvação em Cristo! 

Por isto, a murmuração e a queixa continuam a ser desencorajadas no NT. Passa-

gens como Fl 2:14 (‘Fazei todas as coisas sem murmurações nem contendas’) e I 
Co 10:10 (‘E não murmureis, como alguns deles murmuraram no deserto’) aler-

tam contra essa atitude, que é vista como incredulidade e desconfiança na provi-

dência de UL’HIM. Em suma, a exortação de Jr 33:3 para ‘clamar’ é um convite à 
comunhão ativa e cheia de fé com UL’HIM através da oração, enquanto ‘reclamar’ 

representa uma atitude passiva e descrente de queixa. O versículo é um chamado 
para buscar a UL’HIM, confiar em Suas promessas e receber revelações de Seus 

planos, em vez de focar nas limitações humanas e nas dificuldades. Pois... 

Neste contraste — clamar X reclamar — há um princípio espiritual que atravessa 

toda a Escritura, desde Gênesis até Apocalipse: Clamar reconhece YAOHUH como 
único UL’HIM, Fonte e... Pai. Reclamar coloca o homem no centro, queixando-se 

como se UL’HIM tivesse obrigação de curvar-se ao desejo humano! 

Clamar é dependência, reclamar é rebeldia! O clamor abre portas; a reclamação 

fecha corações. O clamor atrai revelação; a reclamação alimenta confusão. O cla-
mor produz submissão; a reclamação, orgulho. E pior, o clamor chega até o Pai, 

mas o reclamar vai direto para satan... ouvir e agir; satisfazendo de imediato a 

sua ‘carência’. No entanto, prendendo-o em seu laço; tirando-lhe a Vida Eterna! 

A ótica unitariana reforça esta realidade: sem a doutrina de um ‘deus ES’, mas 

entendendo o ‘espírito’ como a atuação espiritual de UL’HIM, todo clamor é direci-
onado exclusivamente a YAOHUH, e não a entidades intermediárias. Assim, ‘cla-

mar’ é reconhecer a soberania absoluta e indivisível de UL’HIM. 

Diante isto, percorreremos a Bíblia inteira para mostrar que: Desde o Éden até a 

Nova Yashua’oleym, o povo de UL’HIM vence quando clama e perece quando re-
clama. Do Gênesis a Deuteronômio, vemos isto... Em Gênesis — o primeiro cha-

mado ao clamor: Adão não clama quando deveria. Diante da serpente, diante da 
tentação e diante da queda iminente, ele não clama por direção. Mantém-se em 

silêncio onde deveria haver clamor... Esse silêncio é a mãe de toda reclamação 
futura. Quando UL aparece, ele não clama por misericórdia — reclama e acusa: ‘A 

mulher que Tu me deste…’ (Gn 3:12) Primeiro culpa a ‘mulher’ e na sequência, o 

próprio Criador: Tu me destes! 

Aqui nasce a reclamação como postura espiritual: transferência de culpa + falta 
de arrependimento + fuga da responsabilidade. Já o caminho do clamor aparece 

no filho justo: Com Ab’ul, um clamor que sobe da terra... Pois o sangue de Ab’ul 

‘clama’ (Gn 4:10). É a primeira vez que a Bíblia associa o clamor com a justiça. 

Gerações mais tarde, do seu irmão Set, veio Enos; e com ele, o início do culto 

verdadeiro. Gn 4:26 registra: ‘Então se começou a invocar o Nome de YAOHUH’. 
Invocar não é reclamar; é clamar buscando o único UL’HIM, que ouve. Milênios 

depois temos Abrul’han que clama e recebe... Quando tudo parecia perdido, 
Abrul’han clama por Sedoma; clama por descendência; clama quando busca dire-

ção. Cada intervenção divina nasceu de um clamor. E mesmo para o seu filho 
torto, Yshma’ul/Ismael, temos respostas de UL’HIM, pois... ‘Ele ouviu a voz do 

menino’. (Gn 21:17). Não ouviu reclamação, ouviu clamor em necessidade! 

E em Êxodo, temos o livro do clamor contra as reclamações: um clamor que 

move UL’HIM. Antes de qualquer milagre, diz o texto: ‘O clamor dos filhos de Ya-
oshor’ul subiu até UL’HIM’. (Ex 2:23-25). UL’HIM agiu porque ouviu o clamor. E 



3 

com Mehu’shua/Moisés, temos o homem que clama. E, apesar das aparências, 
Mehu’shua não reclama da missão — clama para que UL o capacite! E cada praga 

começa após um clamor. E, cada livramento nasce do clamor de Mehu’shua! 

E com aquele povo liberto, temos a geração da reclamação. E o povo… murmura 

sete vezes no deserto. A cada murmuração: ingratidão; incredulidade; rebeldia; 
idolatria; e julgamento! Mas o Pentateuco revela uma lei espiritual: Onde há cla-

mor, há milagre. Onde há reclamação, há juízo. Veja: 

No mar vermelho: clamam e UL abre o mar (Ex 14:10). Três dias após, recla-
mam; e as águas se tornam amargas (Ex 15:24). Reclamam por comida e vem 

juízo e lepra em Maoro’hem/Miriã. Com a reclamação dos espias, 40 anos de de-
serto. E na reclamação de Corá, a terra se abre. Sim... a murmuração é vista 

como rebelião contra UL’HIM porque nega Seu poder, Sua presença e Sua ação... 

Por isto, em Levítico o clamor é visto como cultura de santidade! A santidade de-

pende de arrependimento, e arrependimento depende de clamor... Toda liturgia 
levítica é um sistema de substituição para manter Yaoshor’ul consciente de que: 

quem clama é perdoado; quem reclama permanece ímpio. Por isto vemos Núme-

ros como o livro das consequências da reclamação; pois a geração que reclama, 
morre no deserto. E a geração que aprende a clamar entra em Canaã! E com o 

fim da geração murmuradora, temos o início da geração que clama! Diante disto, 
vem o livro de Deuteronômio com o apelo final ao clamor; Mehu’shua repete: se 

O invocarem, Ele ouvirá (Dt 4:7; 4:29; 30:1-3). 

Assim, Yaoshor’ul entra na Terra Prometida não como ‘merecedor’, mas como 

povo que clama. E isto se reflete ainda nos Profetas; e Jr 33 está no centro profé-

tico deste tema, mas, repito, tudo nos Profetas, giram ao redor desta mesma lei. 

Com Yashu’yah/Isaías temos o clamor que move os céus; diz ele: ‘Buscai a YA-
OHUH enquanto se pode achar’ (Is 55:6). E eis a resposta dEle: ‘E antes que cla-

mem, Eu responderei’ (Is 65:24). E não e à toa que o Messias é anunciado por 

Yashu’yah (Is 53) e que Ele ouviria o clamor dos pobres (Is 42:6-7). 

Mas é com Yarmi’yah que temos o profeta do clamor, por excelência. Ele é proi-
bido de reclamar e ordenado a clamar. Pois, Jr 33:3 se enquadra no contexto de 

restauração. Reclamar não revela nada; mas clamar revela ‘coisas grandes e 

ocultas’. E isto também é visto em Kozoq’ul/Ezequiel com o clamor que separa os 
justos. Com ele, o remanescente é marcado porque ‘suspira e geme’ pelos peca-

dos da cidade (Ez 9:4). É um clamor santo, não uma murmuração. E o que dizer 
dos profetas menores, tais como Ho’shua/Oséias que diz que clamar é retornar? 

‘Tomai convosco palavras, e voltai para o Criador; dizei-lhe: Tira toda a iniqui-
dade, e aceita o que é bom; e ofereceremos como novilhos os sacrifícios dos nos-

sos lábios.’ (Os 14:2). Palavras de clamor, não de queixa! 

E temos também Yao’ul/Joel com o clamor que rompe o juízo; onde o derrama-

mento do ‘espírito’ (Yaohu’shua) vem após um clamor nacional (Jl 2:12-17). E 
com Mik'hah/Miqueias; Naok'hem/Nahum; e outros, o mesmo ocorre, mas Haba-

cuc/Hab'koak é o modelo perfeito: começa reclamando, termina clamando; passa 

do ‘por quê?’ para o ‘em ti me alegrarei’. 

Mas não podemos, jamais, deixar de falar de Dayan’ul/Daniel: o profeta que 
clama em exílio! Uma espiritualidade do clamor no coração do cativeiro! O livro 

de Dayan’ul é uma obra-prima do clamor perseverante em tempos de sistemas 

hostis, e precisa estar entre os grandes exemplos proféticos do tema ‘aprender a 
clamar e não a reclamar’. Pois, entre os profetas, Dayan’ul se destaca não apenas 



4 

por suas visões apocalípticas, mas por sua postura interior: um homem que 

clama quando tudo à sua volta convida à reclamação. 

O contexto: Dayan’ul tinha todos os motivos para reclamar — mas escolheu cla-
mar; Ele foi arrancado da terra de seus pais; perdeu família, cultura, templo, lín-

gua; viu a destruição de Yashua’oleym; foi submetido ao sistema educacional ba-
bilônico; viveu sob reis pagãos por mais de 70 anos; e nunca mais voltou para a 

sua terras natal, Yaohu’dah. Mas não há uma única linha de murmuração no livro 

de Dayan’ul: Ele não reclama da Babilônia. Ele não reclama da humilhação. Ele 
não reclama das injustiças. Ele não reclama da decadência de Yaoshor’ul. O que 

ele faz? Ele clama! E é por isso que UL lhe revela ‘coisas grandes e ocultas’, exa-
tamente como Jr 33:3 promete! Pois, toda a vida espiritual de Dayan’ul encarna o 

princípio: quem clama recebe revelação; quem reclama permanece cego! Sim... 

Dayan’ul clama em oração constante; veja, o coração da vida espiritual de Da-

yan’ul está neste texto: ‘Três vezes ao dia, ele se punha de joelhos, orava e dava 
graças diante de seu UL’HIM, como costumava fazer.’ Dn 6:10. Observe: em vez 

de reclamar do decreto que proibia oração; em vez de murmurar contra os ho-
mens invejosos; em vez de se vitimizar pela perseguição, Dayan’ul clama. Ele 

abre a janela para Yashua’oleym (sinal de esperança), e ele dobra os joelhos (si-

nal de submissão). Ele ora (clama). E ele agradece (não reclama)! 

Sua disciplina espiritual é o oposto absoluto da murmuração: Quem ora três ve-
zes ao dia não tem tempo para reclamar; daí o ‘orai sem cessar’ de Sha’ul! Mas 

Dayan’ul clama pelo pecado da nação (Dn 9:3–19). E o capítulo 9 é um dos mais 

intensos clamores das Escrituras. Dayan’ul não reclama, dizendo: ‘Por que UL’HIM 
nos castigou?’ Mas Dayan’ul clama, reconhecendo que: ‘Temos pecado!’ Ele con-

fessa o pecado da nação; reconhece a justiça de UL’HIM; pede misericórdia; 
busca entendimento e suplica por restauração! Essa oração é literalmente uma 

aplicação viva de Jr 33 - ‘Clama a mim e anunciar-te-ei coisas grandes e ocultas’. 

E o que acontece depois do clamor? O anjo Gabor’ul/Gabriel aparece para reve-

lar-lhe o plano messiânico das setenta semanas, uma linha profética até o fim dos 
tempos; ou seja: O clamor de Dayan’ul abriu a maior revelação profética da his-

tória. Reclamações nunca obteriam isso! Por isto é que... 

Dayan’ul clama com jejuns, mesmo em meio à aflição (Dn 10:1–3,12). E é por 

isto que este capítulo mostra Dayan’ul clamando em jejum de três semanas. Ele 
busca entendimento. Ele se humilha. Ele não murmura diante do atraso da res-

posta. Quando o mensageiro celestial finalmente chega, diz-lhe: ‘Desde o pri-
meiro dia em que aplicaste o teu coração a compreender e a te humilhar… as tuas 

palavras foram ouvidas’. Dn 10:12. Aqui surge uma linha espiritual: Humilhar-se 

→Clamar →Ser ouvido →e Receber revelação →Rompendo batalhas invisíveis! 

Sim, Dayan’ul vive Jr 33:3 na prática... E na cova dos leões, o clamor é silenci-

oso, mas poderoso (Dn 6). O texto não narra a oração de Dayan’ul na cova; mas 
a evidência do livramento prova que seu coração estava em clamor. E UL’HIM 

responde: não ao barulho da reclamação, mas ao silêncio obediente do justo que 
confia. Ouviram isto, srs. pentecostais??? E a boca dos leões se fecha para quem 

clama, mas permanece aberta para os que reclamam de UL’HIM (como aqueles 

seus inimigos, que pereceram logo depois). Por isto... 

Dayan’ul é um modelo profético para a kehilah dos últimos dias. Assim como Da-

yan’ul vivia em um império anticristão; sob cultura inimiga; em ambiente de ido-
latria; sob decretos injustos; cercado de traições políticas; e como minoria fiel 

…também a Verdadeira Kehilah vive num mundo babilônico contemporâneo. E o 



5 

chamado é o mesmo: se reclamarmos, afundamos; se clamarmos, vencemos! 
Dayan’ul venceu Babilônia não por força; não por poder; não por influência polí-

tica; não por reclamar da opressão... Mas por clamor constante. Por isso interpre-
tou sonhos; recebeu visões; salvou seus amigos; influenciou reis; sobreviveu a 

conspirações; viu o futuro do mundo; e permaneceu firme até o fim... 

Vejamos então o clamor de Dayan’ul e o Apocalipse: um elo profético! Yao’kha-

nan/João, em Apocalipse, segue o mesmo padrão espiritual de Dayan’ul: ambos 

estão cativos; ambos recebem revelações; ambos são homens de oração; ambos 
clamam diante da angústia; ambos veem o tempo do fim; e ambos recebem visi-

tação celestial. A revelação de UL’HIM flui pela mesma porta: clamor → revela-

ção; humilhação → exaltação; fidelidade → e livramento! 

Assim, Dayan’ul é o protótipo profético de Jr 33:3 no período do exílio, e Yao’kha-

nan é o protótipo profético de Jr 33:3 no período da perseguição final! E, o que a 
Kehilah aprende com Dayan’ul? Clamar exige disciplina, não sentimento. Clamar 

abre janelas para UL’HIM; reclamar abre janelas para o mundo. Clamar dá revela-
ção; reclamar alimenta cegueira. Clamar muda decretos; reclamar gera mais 

opressão. Clamar preserva; reclamar destrói. Clamar atrai anjos; reclamar atrai 
demônios. Clamar honra a UL’HIM; reclamar questiona Seu caráter. Portanto, a 

Kehilah dos últimos dias precisa ser uma ‘Kehilah tipo Dayan’ul’: fiel; orante; vigi-

lante; confiante; perseverante; descomprometida com as estruturas de Bavel... 

Somente assim receberá revelação, força e livramento. Portanto... Dayan’ul é o 
modelo supremo do clamor perseverante. Pois vimos que Dayan’ul encarna o 

princípio de Jr 33:3 de forma magistral: clamar, não reclamar; confiar, não mur-
murar; buscar, não desistir! Seu exemplo ensina que: Quem clama vê o que nin-

guém mais vê. Quem clama resiste onde outros caem. Quem clama recebe luz 

em meio à noite da agonia. Quem clama permanece fiel até o fim. Por isto é que 

temos os Salmos e a liturgia do clamor: 

Pois, o livro dos Salmos é o manual eterno de como clamar; ouça: ‘Clamei ao Cri-
ador e Ele me respondeu’. (Sl 3:4). ‘Este pobre homem clamou… e Ele o ouviu’. 

(Sl 34:6). ‘A Ele clamei com minha voz’. (Sl 18:6). Reclamação é considerada re-
belião (Sl 78). Clamor é considerado fé (Sl 50:15). E, o NT segue na mesma li-

nha: Yaohu’shua ensina que o clamor deve ser dirigido ao Pai, o único UL’HIM; 
ouça: ‘Pai nosso que estás nos céus’. Nenhuma oração é dirigida ao Filho; todas 

são feitas ao Pai, em nome do Filho. 

Nos Evangelhos Yaohu’shua ensina o clamor; daí o clamor dos necessitados: Ce-

gos clamam – ‘Filho de Dao’ud, tem misericórdia!’. E Ele responde... Leprosos cla-
mam. Pais clamam. Discípulos clamam na tempestade. Mas quando reclamam 

(‘Mestre, não te importa que pereçamos?’), Ele os repreende! Ele mesmo é o 
exemplo a seguir, pois Yaohu’shua ora clamando; e, Hb 5:7 descreve Seu minis-

tério: ‘com forte clamor e lágrimas’. Sim, o Messias é o modelo perfeito do que Jr 

33 ensina. E isto se reflete em Atos, com a Kehilah que clama... 

A Kehilah primitiva não reclamava contra Roma, contra perseguições, contra a 

fome. Eles clamam; em Atos 1: a oração constante; em Atos 2: o clamor antes 
do derramamento; em Atos 4: clamor diante da ameaça; em Atos 12: o clamor 

pela libertação de Kafos/Pedro... Milagres, libertações e revelações vieram exclu-

sivamente após clamor. E nas cartas, vida de clamor, não de reclamação! 

Com Sha’ul: ‘Em tudo, sem murmuração’. (Fp 2:14). ‘Perseverai na oração’. (Rm 
12:12). Yah’kof/Tiago: ‘Se alguém sofre, ore’. (Tg 5:13); Kafos: ‘Lancem sobre 



6 

Ele toda ansiedade’ (I Pe 5:7). Portanto, o Caminho apostólico é clamor → renovo 

→ revelação → frutos; nunca: reclamação → amargura → estagnação → queda. 

E, finalmente chegamos ao Apocalipse com o clamor final da Kehilah... No Apoca-

lipse: os mártires clamam (Ap 6:10); o Espírito (Yaohu’shua) e a Noiva clamam 
‘vem!’ (Ap 22:17); e o povo de UL’HIM vence clamando. E Babilônia cai porque 

reclamou e blasfemou contra UL’HIM! Por isso o Apocalipse termina com a vitória 
daqueles que: não murmuraram diante da grande tribulação, mas clamaram ao 

Único que vive para sempre! 

Portanto, devemos aplicar tudo isso aos dias de hoje e à Kehilah. Vivemos numa 

geração: impaciente; imediatista; cheia de direitos; facilmente ofendida; acostu-

mada a reclamar de tudo. Mas UL chama Seu povo ao caminho antigo: clamar.  

Para a Kehilah temos que ela não pode crescer reclamando: do governo; da eco-

nomia; das pessoas; das perseguições; das dificuldades internas; mas antes, ela 
deve dobrar os joelhos e analisar se ela não está sofrendo as consequências de 

suas más escolhas como aquele impenitente povo no deserto! Lembrem-se, ‘cada 

povo tem o governo que merece (ou elegeu)! Mas... 

A Kehilah cresce quando: clama pela Palavra; clama pelo arrependimento; clama 
por revelação; clama por sabedoria; clama pela volta do Messias. Uma comuni-

dade que reclama é dividida; carnal; indiferente; e infértil. Uma comunidade que 

clama recebe direção; experimenta milagres; permanece unida; e produz frutos. 

Portanto, clamar é conhecer a YAOHUH ABÍ; reclamar é rebelar-se contra ELE. Vi-
mos então que a Bíblia inteira, de Gênesis ao Apocalipse, ensina que clamar 

transforma; reclamar destrói. Toda vitória bíblica nasce do clamor. Toda derrota 
bíblica nasce da murmuração. E que Jr 33:3 ecoa como uma convocação eterna 

ao remanescente; à Kehilah; às famílias; aos líderes; a todo aquele que Caminha 

com UL’HIM, o único e Verdadeiro! E Ele diz: 

Clama a Mim; não reclame de Mim; Clama e Eu responderei; Clama e Eu revelarei 

o que nenhum olho vê! Clama e Eu restaurarei o impossível... Que a Kehilah dos 
últimos dias volte a ser uma comunidade de clamor; uma casa de oração; um 

povo que invoca o Nome do Único UL’HIM: YAOHUH ABÍ! Uma voz que não mur-

mura, mas clama pelo Reino e pela vinda do Messias... esta é a missão! Amnao! 

Vamos cantar: Yaohu’shua, o nome acima de todos os nomes Fem. Novas 

Oremos: Santo Pai YAOHUH, clamamos a Ti; ajude-nos a nos manter em Seu 
santo Caminho, impedindo que satan aja constantemente em nossas vidas, ten-

tando nos derrubar! Clamamos por nossos irmãos que insistem em viver longe da 
Verdade; por nossos amigos e familiares também. Mostre-lhes a Sua Verdade e 

derrube o paganismo das festas deste mês onde satan agiu e corrompeu o cristia-

nismo. Esta é a minha oração e a faço em Nome de Yaohu’shua. Amnao! 

10:45hs – Encerramento (convite). Amnao! 

-Não Deixem de Divulgar a ESN e-Book- 

 

LETZION (Sião) by CYC 
  

Kol od balevav penimah 

[Enquanto no fundo do coração] 

Nefesh yaorrudi homiyah, 

[Palpitar uma vida judaica] 

 

 

Ulfaatei mizrach kadimah 

[E em direção ao Oriente] 

Ayin letzion tzofiyah. (2x)  

[O olhar voltar-se a Sião] 



7 

Od lo avdah tikvatenu 

[Nossa esperança ainda não está perdida] 

Hatikvah bat shnot alpayim, 

[Esperança de dois mil anos] 

Lihiyot am chofshi beartzeinu, 

[De ser um povo livre em nossa terra] 

Eretz tzion vi'yashuaolayim. (2x) 

[A terra de Sião e Yashua’oleym] 

Kol od balevav penimah 

[Enquanto no fundo do coração] 

 

Nefesh yaorrudi homiyah, 

[Palpitar uma vida judaica] 

Ulfaatei mizrach kadimah 

[E em direção ao Oriente] 

Ayin letzion tzofiyah. (2x)  

[O olhar voltar-se a Sião] 

 

Nefesh yaorrudi homiyah, 

[Palpitar uma vida judaica] 

Ayin letzion tzofiyah. (2x) 

[O olhar voltar-se a Sião] 

 

Od lo avdah tikvatenu 

[Nossa esperança ainda não está perdida] 

Hatikvah bat shnot alpayim, 

[Esperança de dois mil anos] 

Lihiyot am chofshi beartzeinu, 

[De ser um povo livre em nossa terra] 

Eretz tzion vi'yashuaolayim. (2x) 

[A terra de Sião e Yashua’oleym] 

 

 

Venha a nós o Teu reino! Mt 6:9-15 

 

[Verso 1] 

Santo Pai, YAOHUH, que nos céus estás, 

Santificado seja o nome que salva e nos 

traz, 

Teu reino venha a nós, diante da tua 

vontade, 

O pão de cada dia, nos dá hoje, com 

bondade! 

 

[Refrão] 

Olhamos as aves que no céu voam, 

Não semeiam, nem colhem, nem guar-

dam, 

Mas Tu, Pai celestial, antes que gor-

jeiem, 

As alimenta, e por nós Tu também ve-

las. 

 

[Verso 2] 

Por que ansiar pelo que vestir? Olhai... 

Os lírios do campo nos fazem refletir, 

Não trabalham, nem fiam, e ainda as-

sim, 

Nem Shua’olmoh se vestiu como eles, 

enfim. 

 

[Refrão] 

Olhamos as aves que no céu voam, 

Não semeiam, nem colhem, nem guar-

dam, 

Mas Tu, Pai celestial, antes que gor-

jeiem, 

As alimenta, e por nós Tu também ve-

las. 

 

[Ponte] 

Perdoa-nos, YAOHUH ABÍ, as dívidas e 

contendas, 

Pois também perdoamos aos nossos de-

vedores, 

Não nos deixes cair na tentação que nos 

arrasta, 

Livra-nos do mal, ó Pai, somos teus se-

guidores! 

 

[Refrão] 

Olhamos as aves que no céu voam, 

Não semeiam, nem colhem, nem guar-

dam, 

Mas Tu, Pai celestial, antes que gor-

jeiem, 

As alimenta, e por nós Tu também ve-

las. 

 

[Verso 3] 

Em nosso quarto, em silêncio oramos, 

No nome santo de Yaohu’shua confia-

mos, 

Em secreto, Tu nos recompensas, óh 

Pai, 

Oramos com fé, sem vãs repetições... 



8 

[Final] 

Não ajuntamos tesouros aqui... que 

atraem ladrões, 

Mas nos céus, onde reluzem nossas 

emoções, 

Santo Pai, YAOHUH, que nos céus estás, 

Teu nome santificado, para sempre nos 

guiará 

Venha a nós o Teu reino... Amnao! 

 

 

Yaohu’shua, o nome acima de todos 

os nomes:  

 

[Verso 1] 

Em meio à escuridão, um nome se le-

vanta 

Mais forte que as cadeias, mais puro 

que a prata 

Não há outro nome, não há outra voz 

Que possa transformar o coração 

 

[Ponte] 

Em Sua presença, o mal se rende 

As muralhas caem, o céu desce 

 

[Refrão] 

Yaohu’shua! O nome que traz salvação! 

Yaohu’shua! Nossa eterna redenção! 

No Seu sangue, liberdade 

Na Sua graça, a verdade 

Yaohu’shua! A solução! 

 

[Verso 2] 

Os céus proclamam, a terra declara 

O poder desse nome que tudo restaura 

Os surdos ouvem, os cegos veem 

Em Seu nome, milagres acontecem 

 

[Pré-Ponte] 

Diante d'Ele, todo joelho se dobra 

Toda língua confessa Sua obra 

 

[Refrão] 

Yaohu’shua! O nome que traz salvação! 

Yaohu’shua! Nossa eterna redenção! 

No Seu sangue, liberdade 

Na Sua graça, a verdade 

Yaohu’shua! A solução! 

 

[Ponte] 

Nome sobre todos os nomes 

Rei dos reis, CRIADOR dos criadores 

Ante Ele, o inferno treme 

Pois Yaohu’shua... Yaohu’shua venceu! 

 

(Coda) 

Yaohu’shua! (vocals: Glória!) 

Yaohu’shua! (vocals: Aleluia!) 

O Cordeiro que foi morto 

Mas vive para sempre! 

 

[Refrão Final] 

Yaohu’shua! O nome que traz salvação! 

Yaohu’shua! Nossa eterna redenção! 

No Seu sangue, liberdade 

Na Sua graça, a verdade 

Yaohu’shua; a solução! Amnao... 

 

 


